
שאמירת תהילים תהיה חשובה, עד שהבטיח לי הקב״ה שכל מי 
לו כאילו עוסק בהלכות הסבוכות  שיקרא בספר תהילים, יחשב 
ביותר של נגעים ואהלות. והנה, מגיע אותו עשיר ובגאוותו ביזה 
ברבים איש פשוט, שואב־מים, בגלל אמירת התהילים שלו. מבקש 

ודורש אני שיתן על כך את הדין״.

זקן בית־הדין פסק, כי עונשו של העשיר יהיה מיתה בידי שמים, 
אלא שלפני מתן פסק הדין, עלינו לשמוע תחילה את דברי הבעל־

שם־טוב הקדוש.

אמר הבעל־שם־טוב: ״הדין הוא דין צדק והמשפט משפט אמת, 
אך בדרך זו לא יתקדש שם שמים ברבים, ולא ידעו בני ישראל את 
גודל קדושתה ומעלתה של אמירת תהילים. יש לתת לבעל הדין 
הזדמנות נוספת לעשות סעודה, מכובדת יותר מהראשונה, אליה 
שוב יזמין את כל בני העיר. בסעודה זו, יספר את מה ששומע הוא 
עתה, ויבקש את סליחתו ומחילתו של שואב המים הפשוט אל מול 

כל הקהל ובזה תהא כפרתו״.

בית־הדין קיבל את דבריו של הבעל־שם־טוב, ושליח בית־הדין יצא 
אל העשיר למסור לו את פסק הדין, ולשאול אותו האם מוכן הוא 

לקיים אותו. כמובן שהעשיר הסכים תיכף ומיד.

הגמרא  דפי  על  העשיר  התעורר  גופו,  בכל  קרה  בזיעה  מכוסה 
בחדר הלימוד בביתו, רועד כולו. בבוקר המחרת הזמין שוב את 
כל תושבי העיר לסעודה גדולה וחגיגית וביקש בהזמנה כי איש 
בל יעדר. באותה סעודה סיפר על החזיון שהיה לו, ובהתרגשות 
גדולה ניגש לראובן שואב־המים אל מול כל הקהל, וביקש ממנו 

שיסלח וימחל לו על ליל אמש, ומאז נשתנו דרכיו.

הדרך להיות הר סיני
הר  ההרים׳.  ׳ריב  הוא  תורה,  מתן  על  המוכרים  הסיפורים  אחד 
תבור, הר חרמון והר כרמל רבו על מי ראויה להינתן התורה. כל 
הר סיפר בשבח עצמו, והגיע למסקנה שדווקא עליו ראויה להינתן 

התורה הקדושה.

ראה הקב״ה את ההרים רבים ביניהם, ואת הר סיני עומד שקט 
ומבויש בצד. באותו זמן קרא ה׳ יתברך ואמר: ״עליו תינתן התורה״. 

איני מעוניין לתת את התורה על הרים גאוותנים!

סיפור זה מופיע בתרגומו של רבי יונתן בן־עוזיאל, ונראה במבט 
ראשון כסיפור יפה לספר לילדים, אך האמת היא שאין זה סתם 
סיפור פשוט, והוא מסתיר בתוכו תוכן חשוב ביותר עבורנו - את 

המסר של מתן תורה.

אנשים כהרים

ננסה להחליף את סיפור ההרים בסיפור של עצמנו, כך נבין, מה 
עלינו לעשות בכדי לזכות ולקבל את התורה לנפשנו פנימה. 

פשוט וברור, כי התפארות ההרים לפני ה׳ נבעה מכוונה טובה, 

עיר ליד מז׳יבוז׳ התגורר יהודי עשיר, שלם בחכמה וביראהעיר ליד מז׳יבוז׳ התגורר יהודי עשיר, שלם בחכמה וביראה,  ב
יום אחד עלה בדעתו  וגדולה על שולחן אחד.  שזכה לתורה 
ומסר  מובחרים,  עגלים  העשיר  קנה  מהודר.  תורה  ספר  לכתוב 

אותם לשוחט ירא שמים.

התורה.  לספר  קלף  הכינו  ומהעורות  לעניים,  חילק  הבשר  את 
העשיר הביא לביתו סופר סת״ם מומחה וירא שמים, ופרנס את 
הסופר ומשפחתו למשך תקופה של כמה שנים, עד שיסיים הסופר 

את כתיבת הספר, עם כל ההידורים והדקדוקים.

גדולה  במסיבה  חגגו  שנים,  כמה  כעבור  ומוצלחת  טובה  בשעה 
את סיום והכנסת ספר התורה. למדני העיר וחכמיה באו לסעודת 
כולה, אפילו ראובן  ויחד איתם העיר  מצווה לכבודה של תורה, 
שואב המים התם והישר הגיע, ומצא לו מקום בקצה האולם, כיאה 

לאיש פשוט.

דרשות ופלפולי תורה נאמרו בזה אחר זה, והעשיר בעצמו, שמר 
לו את הכבוד לדבר תורה אחרון שהרשים את כולם, חוץ מאת 
ראובן. הוא עבד קשה כל היום בסחיבת דליים כבדים מלאים מים, 
והחלות הריחניות כאילו ביקשו ממנו ליטול ידים בלי שאיש יראה, 

להשקיט את בטנו המקרקרת.

המרשימה,  דרשתו  באמצע  שהיה  העשיר,  דווקא  מזלו,  לרוע 
״מה קרה שואב  וצעק לעברו בכעס:  ובחלה הבצועה  בו  הבחין 
וכי  ידים,  הלמדנים  קודם  שיטלו  עד  להמתין  יכול  אינך  המים? 

מפני שהינך קורא תהילים נהיית אדם חשוב?״.

ראובן התבייש מאד. הוא השאיר את החלה על השולחן ועזב את 
המקום. כעבור דקות אחדות קם כל הקהל ליטול את ידיו, ואיש 

לא הרגיש בחסרונו של שואב המים.

הסעודה הסתיימה, כל הקרואים שבו איש לביתו, והעשיר התיישב 
בחדר הלימוד המפואר שלו ללמוד גמרא. באמצע הלימוד שמע 
קול שקורא לו בשמו, קם העשיר והלך בעקבות הקול עד לפתח 
ביתו מבחוץ. לפתע סופה חזקה עקרה אותו ממקומו ונשאה אותו 

מרחק עצום, עד שהושלך בחבטה עזה בלב מדבר שומם.

נשא העשיר את עיניו, וראה מרחוק בנין גדול ומואר באור יקרות 
דרך  ״פנו  קורא  גדול  קול  שמע  מבחוץ  כשעמד  אליו.  והתקרב 
לדוד המלך, ברוך הבא דוד המלך!״ ומיד שוב נשמע קול: ״פנו 

דרך לבעל־שם־טוב, ברוך הבא הבעל־שם־טוב!״.

חרדה נפלה על העשיר. בתוך האולם, שאל הבעל־שם־טוב את דוד 
המלך: ״מיהו האיש העומד בחוץ, ולמה הוא כאן?״.

לדין,  אותו  ״הבאתי  עונה:  דוד המלך  קולו של  אחריו שמע את 
ואתה, רבי ישראל בעל־שם־טוב תהיה הסניגור״. הבין העשיר כי 

הוא עומד לפני בית־דין של מעלה.

פתח דוד המלך ע״ה את טענותיו: ״כל ימי התחננתי לפני ה׳ יתברך 

שמחת הנפש לבדה

תשובתו של העשיר

ד ע ו ם  ל ו ע ל ח  י ש מ ה ך  ל מ ו  נ י ב ר ו ו  נ ר ו מ ו  נ נ ו ד א י  ח י

מעשה בעשיר שביזה את שואב המים ומה שעלה בגורלו, והסיבה לכך שהתורה ניתנה על ההר הנמוך ביותר

ב״ה  •  ערב שבת־קודש פרשת יתרו  •  י״ט שבט, ה׳ תהא שנת פרשה וטעמה  •  גיליון ק״ו

נקודה מהפרשה החסידית בשפה בהירה • מעובד מ׳תורה אור׳ ו׳ליקוטי תורה׳ של אדמו״ר הזקן



לזכות

חיה מושקא בת ביילא לאה תחי׳
להצלחה בגו״ר

מופץ בעז״ה למעל  15,000 קוראים ומאזינים בכל שבוע! 
יו״ל ע״י שלום פייגין ובסיוע אבי הרב ברוך פייגין.

th0503828080@gmail.com |      +972-50 382 8080 

סרקו את ה-QRקוד, הצטרפו 
לקבוצה השקטה של טעם החיים בווצאפ 

ותוכלו להנות גם מגרסת אודיו רוצים להקדיש את הגליון הבא לזכות או לע״נ? יש לכם הערות? פנו אלינו:

שכן מעלותיהם אמיתיות, ולכן ראויים בזכותם 
שעליהם תינתן התורה.

כך גם אנו, בני ישראל. לפעמים אנו יכולים 
להחזיק  ביותר  כראויים  עצמנו  על  לחשוב 
בתוכנו את תורת ה׳, בזכות מעלות אמיתיות 
חריצות  הזמנים, שקדנות,  לנו; שמירת  שיש 
האם  בכך?  הבעיה  באמת  ומה  והתמסרות. 
לא צריך את כל התכונות הללו בכדי להצליח 

ולגדול בתורה?

אדמו״ר הזקן מלמד אותנו, כי הדרך לגשת אל 
התורה היא דווקא מתוך תחושת התבטלות.
כמו שאנו אומרים בתפילה ״ונפשי כעפר לכל 
למצב  עצמנו  את  שהבאנו  אחרי  רק  תהיה״. 
בנו  מתקיים  אז  לכל״,  ״כעפר   - ביטול  של 

״פתח ליבי בתורתך״.

סופיים  אנחנו  שהרי  האין־סוף,  בפני  ערך  חסרות  שלנו  המעלות 
ומוגבלים. אם כן, איך אפשר בכלל לחשוב, שהגבהת הלב היא הדרך 

לתורה? לכן נבחר דווקא הר סיני, שהיה הנמוך מכל ההרים.

עבד מלך - מלך

ה׳  נתן  זאת  אבל, אם הגבהה עצמית היא דבר שלילי, מדוע בכל 
יתברך את התורה על הר? היה עליו לתת אותה בעמק - המקום 

הכי נמוך?

זאת מכיוון שאם אדם לא יחשיב את עצמו כלל, הוא ירגיש שמעשיו 
חסרי ערך, ויאבד חשק בעבודת ה׳ ובלימוד תורה. לכן צריך להיות 
הר - אבל קטן. לגלות בתוכנו עוצמה וכח מסויימים, ולהכיר את 

מאיתנו  אחד  כל  של  האישית  הייחודית 
בעבודת ה׳, והעיקר - בדרך של שמחה. 

מגושם  שלנו  שהגוף  שלמרות  מכך,  שמחה 
פני  על  ומפנקת  טובה  ארוחה  ומעדיף  וגס, 
תפילה בדביקות או לימוד תורה מעמיק, בכל 
ונתן  אלוקית,  נשמה  הבורא  בנו  נתן  זאת, 
לה את הזכות להיות עבד שלו ולשרת אותו 

יתברך. עבד של ה׳ - הוא חלק מה׳! 

לשרת  לזכות  מאד,  משמחת  עובדה  זאת 
שבתוכנו,  ההר  זהו  מלך־מלכי־המלכים.  את 

הגבהת הנפש מתוך שמחה זו.

התנאי אם כן, לקבל את התורה, הוא להיות 
לא  סיני.  הר  כמו  להיות  זאת,  עם  ויחד  הר 
להרגיש ולחשוב, שאני קרוב יותר לה׳ מיהודי 
אחר, בגלל המעלות שלי - זהו הביטול. ומצד שני, לרומם את הנפש 
בשמחה ולהיות מודע לעוצמה ולכוחות שניתנו לי על מנת לשרת 

את ה׳ יתברך - זהו ההר.

מביאה  הנפש,  את  המגביהה  פנימית  ועוצמה  כוח  תחושת  אותה 
מולו  לעמוד  היצר,  אתגרי  מול  להתמודד  היכולת  את  גם  איתה 

בתוקף, ולנצחו דווקא מתוך תחושת עליונות של קדושה.

! ם ו ל ש ת  ב ש

)סיפור: אוצר המעשיות | מאמר: לקו״ת טו, ב. ד״ה ״ענין שניתנה תורה על הר סיני...״(

ה'  בַּ�ַ עֲֲנָָוִִים  "וְְיָָסְְפוּ�  עִִנְְיַַן  וְְזֶֶהוּ� 
הִִיא  מְְחָָה  ִ �

�
הַַשִּׂ ה  הִִנֵּ�ֵ י  כִּ�ִ מְְחָָה".  ִ

�
שִׂ

א  אֶֶלָּ�ָ  ,
ׁ

פֶֶשׁ הַַנֶּ�ֶ הַַת  וְְהַַגְְבָּ�ָ קּוּת  הִִתְְחַַזְּ�ְ
מִִן  ךְְ  ָ

�שָׁ
נִִמְְ  

וֹ
ז� הָָה  וְְהַַגְְבָּ�ָ מְְחָָה  ִ �

�
שִּׂ ֶ

�שֶׁ


ד  צַּ�ַ מִּ�ִ ֶ
�שֶׁ

 וְְקָָא...  דַּ�ַ פְְלּוּת  ִ �
�שִּׁ

וְְהַַ הָָעֲֲנָָוָָה 
נִִבְְזֶֶה  הּוּא  הֲֲמִִית  הַַבַּ�ַ  

ׁ
וְְנֶֶפֶֶשׁ ּוּּגּף  הַַ

מְְחָָה הּוּא  ִ
�
שִׂ  בְּ�ְ

ֹוֹ
ת

ֹוֹ
ד, וֶֶהֱֱי

ֹאֹ
עֵֵינָָיו מְְ בְּ�ְ

קּוּת 
ֹלֹ
ץ אֱֱ

ֹוֹ
קִִֹלֹית וְְנִִיצ


 הָָאֱֱ

ׁ
ד נֶֶפֶֶשׁ מִִצַּ�ַ

ה  אַַדְְרַַבָּ�ָ ... דְּ�ְ תָָֹוֹּהּ

ּהּ לְְהַַחֲֲי  בָּ�ָ

ׁ
שׁ לֻֻבָּ�ָ הַַמְּ�ְ

חִִיתּוּת  ְ פְּ� עִִנְְיַַן  בְּ�ְ עֲֲמִִיק  יַּ�ַ ֶ
�שֶׁ

 מָָה  ל  כָּ�ָ
נִִמְְאָָס,  עֵֵינָָיו  בְּ�ְ נִִבְְזֶֶה  וְְיִִהְְיֶֶה   

ֹוֹ
עַַצְְמ

עֵֵסֶֶק  בְּ�ְ  
וֹ
�

ׁ
נַַפְְשׁ מְְחַַת  ִ

�
שִׂ יִִהְְיֶֶה  אֲֲזַַי 

לֶֶת. ֶ פלָָּוּה מְְּוּכֻֻפֶּ� רָָֹוֹּתּה כְּ�ְ

 הַַ


